
EL MÉDICO DIVINO 
y un

ENFOQUE CRISTIANO de la 

SALUD MENTAL
Y EL BIENESTAR

MONSEÑOR MICHAEL F. BURBIDGE
OBISPO DE ARLINGTON

ENERO DE 2021

Una Carta Pastoral 



«Que el Dios de la paz los santifique 
plenamente, para que ustedes se 

conserven irreprochables en todo su ser 
– espíritu, alma y cuerpo – hasta la 
Venida de nuestro Señor Jesucristo».

1 Tesalonicenses 5:23



27

IntroducciÓn 

Ser cristiano es celebrar la llegada del Hijo de Dios, Jesucristo, entre no-
sotros. El misterio de la encarnación, la entrada personal de Dios en la his-
toria y la buena nueva de la revelación de Cristo, que llamamos Evangelio, 
lo cambiaron todo. Simplemente, nunca hemos vuelto a ser los mismos, 
pues desde la vida, muerte y resurrección de nuestro Señor y el comienzo 
de la misión de la Iglesia, hemos vivido con una sincera esperanza de una 
felicidad auténtica y eterna. 

Incluso antes de la llegada de Cristo y de nuestro conocimiento definitivo 
de la bondad de Dios y de la posibilidad de la paz celestial, la humani-
dad sabía que no todo estaba bien. Sabían que necesitaban un Salvador. 
Aristóteles observó que todo ser humano «persigue el bien o el bien apa-
rente» en sus acciones. Todos luchamos por el bien o por lo que creemos 
que nos traerá la felicidad, pero también tendemos a confundir lo que es 
verdaderamente bueno con lo que solo parece serlo. El mero hecho de que 
nos cueste distinguir los bienes objetivos de los males objetivos era, para 
los antiguos, un signo de nuestra fragilidad. Esto ayuda a explicar por qué 
Aristóteles también hablaba de hamartia, que literalmente significa «er-
rar el blanco»,1 para describir la tendencia básica del ser humano a no alca-
nzar la perfección. De hecho, los Evangelios, en el griego original, hablan 
de hamartia,2 cuya palabra moderna se reconoce inmediatamente: es lo 
que llamamos pecado, el rechazo de Dios, la fuente de todo bien. Los efec-
tos negativos de nuestra separación de Él frustran de manera tan eviden-

te nuestros deseos naturales 
de salud, bienestar y felicidad 
duradera. Vemos que, inclu-
so antes de la encarnación de 
Cristo, la humanidad recon-
ocía que estaba «enferma» y 
que necesitaba la intervención 
divina para que sus mentes y 
corazones se enderezaran. 

Todos nosotros . . . experimentamos 
el deseo de la gracia de Dios, que 
actúa como una medicina divina 
derramada como bálsamo para sus 
ansiedades, dolores y heridas.



2828

Todos experimentamos las consecuencias del pecado original. Todos 
experimentamos la tendencia a fallar y la enfermedad de la mente y el 
corazón que resulta de nuestra condición caída. Y todos, de una u otra 
forma, experimentamos crisis que afectan nuestra salud mental y nuestro 
bienestar, amenazando nuestra capacidad de experimentar la felicidad y 
la paz que Dios desea para nosotros. Afortunadamente, todos nosotros 
(nos demos cuenta o no) también experimentamos el deseo de la gracia 
de Dios, que actúa como una medicina divina derramada como bálsamo 
para sus ansiedades, dolores y heridas.

Como sacerdote y obispo, he observado con creciente preocupación pas-
toral la aparición de una amplia crisis relacionada con la salud mental que 
está afectando negativamente a los estadounidenses, especialmente a los 
jóvenes, en términos de su bienestar espiritual, mental, emocional y físico. 
Por lo tanto, la intención de esta carta pastoral es ofrecer ánimo y orient-
ación, a la luz de las enseñanzas de Cristo y del Evangelio, a todos aquellos 
que desean afrontar y superar los retos que el mundo moderno plantea 
para la salud mental y el bienestar. En esta carta pastoral, ofrezco mis re-
flexiones sobre el lugar que ocupa el asesoramiento en la vida católica: 
cuándo y de qué manera debemos recurrir a él en nuestra búsqueda de esa 
auténtica felicidad que es la santidad. 

Nuestro Salvador, el Médico Divino

La Iglesia primitiva reconoció a nuestro Señor, a través de sus acciones 
y palabras, como el Médico Divino, el sanador y el Salvador de todas las 
personas. Jesucristo vino a sanar las heridas de la humanidad y a restau-
rar nuestra salud; de esta manera, su venida fue la verdadera señal de 
esperanza que la humanidad había buscado durante tanto tiempo.



29

En las Sagradas Escrituras, Cristo observa: «Los que están sanos no 
necesitan médico, sino los enfermos» (Mateo 9:12). A lo largo de los 
Evangelios, vemos a nuestro Señor actuando como sanador, revelando 
su autoridad sobre las dolencias que afectan a la mente, el cuerpo y el 
alma. Cura a los paralíticos, a los ciegos y sordos, devuelve la salud a los 
leprosos y a los poseídos, e incluso resucita a los muertos. Esto explica 
por qué la Iglesia describe a nuestro Señor como «médico de sus almas 
y cuerpos» (CIC 1421) y por qué la vida sacramental de la Iglesia sigue 
brindando curación a través de los sacramentos de la reconciliación y la 
unción de los enfermos en nombre de Cristo. Aunque las curaciones 

físicas son naturalmente bus-
cadas por cualquier persona 
enferma, la Iglesia sigue a 
nuestro Señor al enfatizar la 
primacía de la curación es-
piritual, la importancia de la 
fe en Dios y la fidelidad a sus 
mandamientos como clave 
para la salvación eterna. 

Los Evangelios muestran repetidamente que la fe es esencial para nues-
tra salud y bienestar en esta vida y en la próxima. Cuando Cristo se 
acerca a dos ciegos que claman por ser sanados, primero les pregunta: 
«¿Creen que puedo hacer esto?». Cuando ellos afirman su fe, sus ojos 
se abren (Mateo 9, 27-29). Cuando una mujer contrita unge los pies de 
Jesús, él declara: «Tu fe te ha salvado; vete en paz» (Lucas 7:50). Cuan-
do nuestro Señor cura a los leprosos y uno de ellos regresa para darle las 
gracias, él le asegura igualmente: «Tu fe te ha salvado» (Lucas 17:19). 
Quizás el caso más famoso sea el de una mujer que llevaba doce años 
enferma y que, desesperada, se abre paso entre la multitud y, con fe, se 
limita a tocar el manto de Cristo. Nuestro Señor se detiene y se dirige 
personalmente a ella: «Hija, tu fe te ha salvado. Vete en paz y queda 
curada de tu aflicción» (Marcos 5:34).

La Iglesia sigue a nuestro Señor 
al enfatizar la primacía de la 
curación espiritual, la importancia 
de la fe en Dios y la fidelidad a sus 
mandamientos como clave para la 
salvación eterna. 



30

En cada caso, los Evangelios nos animan a fijarnos no tanto en las cu-
raciones milagrosas que nuestro Señor concede, ni simplemente en la 
restauración de la salud y el bienestar corporal, f ísico, mental o social, 
sino, a un nivel más profundo, en el hecho de que Cristo afirma que la 
fe es el factor crucial, incluso en circunstancias en las que tal fidelidad 
parece, a los ojos del mundo en general, desesperada, insensata o incluso 
absurda. La fe y la confianza en Dios se muestran como las claves de 
la salud y el bienestar eternos de la humanidad, un hecho que debería 
animarnos a cada uno de nosotros al enfrentarse y superar una crisis 
cada vez más profunda relacionada con nuestra salud mental y nuestro 
bienestar en la vida moderna. Al mismo tiempo, debemos tener cuidado 
al reconocer que no todos los que piden la curación son sanados, ni de la 
manera que desean ni en el plazo que esperan.3 A medida que crecemos 
en la fe, que crezcamos en la apertura a la voluntad de Dios para nuestro 
bien, incluso, y quizás especialmente, en formas que son desafiantes e 
inciertas desde nuestras perspectivas limitadas.

El mundo moderno, la salud mental y el bienestar, 
y la búsqueda de la felicidadt

Cada uno de nosotros se ve afectado personalmente por la creciente crisis 
de salud mental que se está desarrollando en el mundo moderno. La mag-
nitud y el alcance de esta crisis son asombrosos. Según la Alianza Nacio-
nal sobre Enfermedades Mentales, uno de cada cinco adultos estadoun-
idenses experimenta problemas de salud mental cada año.4 Para uno de 
cada veinte adultos estadounidenses, estas enfermedades son graves y les 
impiden trabajar de forma eficaz o mantener relaciones saludables.5 En 
la actualidad, más de 8,4 millones de estadounidenses cuidan a un adul-
to que lucha contra problemas emocionales o de salud mental, y estos 
cuidadores dedican una media de 32 horas a la semana a atender a sus seres 
queridos.6 Es preocupante que los problemas de salud mental se hayan 
vuelto tan comunes que la depresión sea ahora la principal causa de disca-
pacidad en todo el mundo.7 



31

A pesar del gran número de personas en nuestro país que padecen prob-
lemas de salud mental, menos de la mitad buscan y reciben tratamien-
to. Incluso aquellos que buscan tratamiento activamente suelen retrasar 
la búsqueda de ayuda, y la mayoría de las personas esperan más de una 
década desde que comienzan las dificultades antes de iniciar la terapia.8  

Aunque el mundo moderno promete autonomía, libertad y el derecho 
de todos a buscar una forma de felicidad, cada vez más parece generar de-
presión y desesperanza. Como personas de fe, los cristianos tienen la re-
sponsabilidad particular de abordar los estigmas que impiden a las perso-
nas buscar ayuda y eliminar las barreras que mantienen a tantas personas 
atrapadas en patrones de aislamiento y miseria.

Una de las principales preocupaciones que subyacen a la crisis de salud 
mental en nuestro mundo actual es el aumento de todas las personas, y 
especialmente de los adultos jóvenes, que sufren de soledad. Esto ya era así 
antes de la aparición de la COVID-19 y no ha hecho más que empeorar. 
Los niños y los adultos jóvenes de nuestro país experimentan índices de 
soledad y aislamiento más altos que cualquier generación anterior, y la 
mayoría de los miembros de la Generación Z (nacidos entre 1997 y 2012) 
afirman que se sintieron solos al menos una o dos veces al mes durante 
su infancia.9 Sin duda, esto se debe a muchos factores, entre ellos la de-
pendencia excesiva de los medios artificiales y digitales como métodos de 
conexión con los demás, aunque estos carecen fundamentalmente de las 
cualidades esenciales que caracterizan a los encuentros personales auténti-
cos. El aislamiento social que esto conlleva tiene efectos perjudiciales para 
la salud física y mental, lo que, a su vez, aumenta el riesgo de comporta-
mientos peligrosos, como el abuso de sustancias.10 Aunque el efecto de 
este aislamiento es más pronunciado entre los adolescentes y los adultos 



32

jóvenes, ninguno de nosotros es inmune a él. Una encuesta reciente sobre 
cómo pasan el tiempo los estadounidenses muestra que, en los últimos 
20 años, hemos pasado más tiempo aislados y menos tiempo conectando 
con nuestras comunidades, amigos e incluso con los miembros de nuestra 
familia que residen en el mismo hogar.11 Todos sentimos esta desconexión 
en la vida cotidiana y, como cada vez estamos más «solos juntos»,12 cor-
remos naturalmente el riesgo de caer en la depresión y la desesperación.

A veces, incluso podemos intentar utilizar nuestras propias heridas y 
quebrantamientos como una forma de conectar con los demás. Podemos 
sentir la tentación de permitir que sus heridas les definan mientras bus-
can identificarse a sí mismos. Y aunque el deseo de encontrar puntos en 
común en experiencias compartidas es natural, cuando se definen a sí mis-
mos por su enfermedad o sus traumas, pueden permitir que esas penas 
cobren vida propia. Podemos crear situaciones en las que su identidad 
personal se vea involucrada en un diagnóstico. Podemos etiquetarnos a 
nosotros mismos como temperamentalmente depresivos o escrupulosos 
e incluso llegar a identificarnos con 
esas etiquetas como si fueran reali-
dades inmutables. En cambio, siempre 
debemos recordar nuestra verdadera 
identidad como hijos e hijas de Dios, 
viéndonos a sí mismos como hechos 
a su imagen y semejanza y teniendo el 
privilegio de llevar cruces que pueden 
contribuir misteriosamente a nuestra 
santificación y a la de nuestro mundo 
en general.  

Es un hecho simple que muchos de los desafíos que experimentamos hoy 
en día tienen sus raíces en la ruptura de la familia, una ruptura acelerada 
durante el último siglo por la progresiva desintegración del matrimonio 
sacramental como norma cultural y social. Los niños descubren por prim-
era vez su dignidad inherente en el contexto de su familia y concretamente 

Siempre debemos recordar 
nuestra verdadera identidad 
como hijos e hijas de Dios . . . 
teniendo el privilegio de llevar 
cruces que pueden contribuir 
misteriosamente a nuestra 
santificación y a la de nuestro 
mundo en general.  



33

a través de la relación con su padre y su madre. La Iglesia defiende el ma-
trimonio como una realidad sacramental no solo por el bien del marido 
y la mujer, sino también por el bien de los hijos, que tienen derecho a sus 
padres naturales y a la estabilidad que se deriva del amor conyugal fiel. 

Hoy en día, trágicamente, el 40 % de los niños estadounidenses nacen fuera 
del contexto del matrimonio.13 Esta inestabilidad social básica, junto con 
la presencia igualmente desestabilizadora del divorcio, significa que el 35 
% de los adolescentes de hoy en día viven sin uno de sus padres biológicos 
en el hogar.14 En consecuencia, la cultura de inestabilidad familiar de Es-
tados Unidos a menudo conduce a la inestabilidad emocional y a una dis-
minución de la confianza en las relaciones. La Iglesia promueve la santidad 
del matrimonio y el bien de la familia y sus miembros, y por esta razón an-
ima a todas las madres, padres e hijos, independientemente de sus circun-
stancias matrimoniales o familiares, a que se vean a sí mismos como agentes 
de la sanación y la restauración de nuestra nación y nuestra cultura.

Cuando carecemos de conexión con los demás, a menudo carecemos de 
un sentido de propósito. Como seres humanos, somos naturalmente so-
ciales y nos atraen las relaciones con los demás. Por eso, el aislamiento 
suele llevar a muchos jóvenes a sentir una sensación de desorientación y 
falta de sentido. Un informe reciente reveló que el 58 % de los adultos 
jóvenes afirmaban haber experimentado poco o ningún propósito o sen-
tido en sus vidas durante el mes anterior.15 Como era de esperar, la mitad 
de los adultos jóvenes encuestados afirmaron que la falta de un propósito 
claro en sus vidas afectaba negativamente a su salud mental.16 

En otras palabras, la desesperanza tiene un impacto directo en la salud. 
Los términos «enfermedades de la desesperación» y «muertes de la deses-
peración» se refieren a aquellas personas que, al enfrentarse a la sensación 
de que su futuro personal, material y social es sombrío, caen en el abuso 
de sustancias u otras formas de autolesión que a veces pueden ser mor-
tales.17 La desesperación ha aumentado significativamente en la última 
generación; ahora es la quinta causa de muerte en nuestro país.18  



34

Las promesas del mundo moderno, incluida su garantía de que podemos 
o debemos liberarnos de cualquier vínculo personal o conexión humana 
que no hayamos elegido consciente y constantemente, resultan ser falsas. 
Afortunadamente, la búsqueda de la felicidad, tan característica de Esta-
dos Unidos, puede orientarnos correctamente si entendemos esta búsque-
da tal y como la entendían los fundadores de Estados Unidos, como una 
felicidad virtuosa que resulta de la salud y el bienestar del cuerpo, la mente 
y el alma, con la nación y su pueblo correctamente orientados hacia Dios 
como autor de nuestras vidas. Nuestra búsqueda de la felicidad puede 
desviarse rápidamente cuando se desconecta 
de la concepción cristiana de la felicidad como 
fruto de la fe y la virtud. Cuando nos liberamos 
de las falsedades y trivialidades del mundo mod-
erno, podemos recuperar el conocimiento que 
tenían sus fundadores: la felicidad de la nación y 
de los ciudadanos depende, ante todo, de nues-
tra relación con Dios. 

Una concepción cristiana de la salud mental
y la felicidad 

Cuando hablamos de una comprensión cristiana de la felicidad, la salud 
mental y el bienestar, nos referimos al auténtico florecimiento de la per-
sona humana. La diferencia entre la visión católica y la visión secular de la 
felicidad y la salud mental es la diferencia entre una mentalidad de «libre 

La felicidad de 
la nación y de los 
ciudadanos depende, 
ante todo, de nuestra 
relación con Dios. 

34



35

para» y una mentalidad de «libre de». El mundo secular adopta un en-
foque de «libre de»: libre de las ansiedades, de las cargas, de la angustia 
e incluso de sus síntomas. Sin duda, este tipo de libertades son deseables 
e importantes, pero no son un fin en sí mismas. El enfoque cristiano de 
la salud mental, el bienestar y la búsqueda de la felicidad aborda y reduce 
los problemas de forma deliberada, a menudo mediante el asesoramiento, 
pero también va más allá.19 La perspectiva cristiana de la «libre para» nos 
anima a reconocer la libertad como un don destinado a nuestro florecimien-
to integral. El enfoque cristiano nos guía a considerar lo que Dios nos pide 
en nuestras vidas. Cuando lo hacemos, podemos superar la ansiedad o la 
angustia y cualquier intento de controlarnos a nosotros mismos, y abrazar la 
fe y la confianza en Dios, que desea nuestro bien y nos llama a una felicidad 
eterna que solo se experimentará de forma imperfecta e incompleta en esta 
vida (1 Corintios 13:12). Cuando llegamos a ver a la luz de Dios, se nos con-
cede la gracia de contemplar la felicidad eterna y la trascendencia del cielo. 
De este modo, podemos experimentar incluso en esta vida la alegría y la paz 
duraderas que caracterizan a los hombres y mujeres cristianos de todas las 

generaciones.

La alegría y la paz de la felicidad cris-
tiana son verdaderamente distintas de 
las nociones seculares, que a menudo 
son respuestas fugaces a nuestras cir-
cunstancias cotidianas. Podemos ser 
felices cuando escuchamos nuestra 
canción favorita, cuando un amigo 
cuenta un buen chiste o cuando dis-
frutamos de una comida en particular. 

Este tipo de felicidad se desvanece. El cristiano, por la gracia de Dios, ve 
más allá de las circunstancias cambiantes y de las experiencias temporales, 
y percibe realidades más profundas y significativas. En un discurso reci-
ente dirigido a los sacerdotes misioneros, el Papa León XIV hizo unas ob-
servaciones que podrían aplicarse fácilmente a todos los fieles. En verdad, 

La alegría y la paz de 
la felicidad cristiana 
son verdaderamente 
distintas de las nociones 
seculares, que a menudo son 
respuestas fugaces a nuestras 
circunstancias cotidianas. 



36

todos los cristianos están llamados a «irradiar nuestra experiencia personal 
de amistad con Cristo, que se refleja en nuestra forma de vivir, en nuestra 
actitud, en nuestra humanidad y en nuestra capacidad de vivir relaciones 
sanas».20  Cuando elegimos la fe y la confianza en Dios, especialmente en 
circunstancias difíciles e incluso abrumadoras, disfrutamos de la alegría y 
la paz del reconocimiento cristiano de que, al igual que no somos los au-
tores de nuestras propias vidas, tampoco seremos los autores de su propia 
felicidad duradera.

Entonces, ¿cómo podemos alcanzar la felicidad cristiana y la salud mental 
en un mundo lleno de penas? Debemos estar dispuestos a conectar con los 
demás. Estamos hechos para vivir en comunidad y encontramos nuestro 
propósito cuando se nos da la oportunidad de cultivar relaciones auténti-
cas con los demás y practicar virtudes como la compasión. Todo lo que es 
devocional y sagrado también es saludable para la psique humana, incluido 
el sacramento de la reconciliación de forma regular. Aunque todos exper-
imentamos los efectos del pecado original y personal, no debemos pensar 
que todo el mundo necesita asesoramiento. Existen medios ordinarios de 
felicidad y santificación en la vida cotidiana, en forma de amistades, rela-
ciones familiares y construcción de comunidad. Debido a la estructura de 
nuestra sociedad, debemos ser más intencionales que nunca con nuestras 
prioridades diarias, especialmente en lo de las relaciones con amigos y fa-
miliares. Investigaciones alentadoras muestran que las conexiones sociales 



37

positivas no solo son esenciales para la salud mental, sino que también 
mejoran la salud física y la esperanza de vida.21 Para algunos, esto es relati-
vamente fácil de conseguir, mientras que, para otros, ya sea por ansiedad, 
depresión o trauma, la idea de buscar relaciones satisfactorias y establecer 
conexiones positivas puede resultar abrumadora. En tales casos, es esencial 
buscar asesoramiento profesional.

La terapia cristiana nos restaura para nuestra 
peregrinación diaria

Un profesional de la salud mental, anclado en la verdad y guiado por la fe, 
puede ayudar a las personas a desafiar las formas negativas y falsas de ver el 
mundo, a procesar y sanar viejas heridas, y a fomentar el desarrollo de nue-
vos comportamientos y hábitos positivos. Un buen consejero tendrá una 
comprensión cristiana del mundo y de la persona humana, en lugar de una 
comprensión secular: que las personas están orientadas hacia Dios, hacia 
las relaciones humanas auténticas y hacia la práctica de las virtudes que les 
ayudan a vislumbrar el cielo incluso ahora. 

El asesoramiento implica compartir nuestra mente y nuestro corazón con 
otra persona con la esperanza de recuperar la salud y el bienestar del cuerpo, 
la mente y el alma. Por eso es tan importante que un consejero reconoz-
ca verdades fundamentales como la sacralidad de la vida humana dada por 
Dios, la santidad del matrimonio sacramental y la centralidad de la familia. 
Un consejero con una antropología teológica cristiana—es decir, la comp-
rensión de nuestro origen y destino último en Dios—está mejor preparado 
para ayudarnos a superar los obstáculos que nos impiden seguir plenamente 
la llamada de Dios en nuestras vidas. 

El asesoramiento, correctamente anclado en una antropología teológica 
cristiana, nos restaura y nos prepara para nuestra peregrinación diaria. A 
medida que recorremos este camino hacia el cielo, nos beneficiamos al dar-
nos cuenta de que el propósito del asesoramiento no es eliminar todas las 
dificultades ni establecer una dependencia perpetua de la terapia.22  La tera-



38

pia debería ayudarles a aceptar y abrazar los desafíos de sus vidas con la con-
fianza que proviene de una relación preeminente con Dios y la sanación que 
se ofrece a través de la relación con su Hijo, el Médico Divino. Esta terapia 
puede ayudarnos en nuestra sanación y recuperación, y a recuperar la liber-
tad de acción en nuestras vidas cotidianas.

Como católicos, entendemos que el su-
frimiento, ya sea físico o mental, es una 
invitación a acercarnos a Cristo al pie de la 
cruz. Podemos encontrar un propósito y 
un significado en el sufrimiento si primero 
reconocemos que todos sufren en difer-
entes grados y que la paz es posible cuando el sufrimiento se ofrece a Dios 
con confianza y oración sincera. El cristiano puede aprender a aceptar e in-
cluso a abrazar el sufrimiento, yendo más allá de las preocupaciones pur-

Como católicos, entendemos 
que el sufrimiento, ya sea 
físico o mental, es una 
invitación a acercarnos a 
Cristo al pie de la cruz. 

38



39

amente personales y centrándose en el bien de los demás. A su vez, estas 
conexiones personales les fortalecen el valor y la compasión por los demás y 
les impulsan a trascender sus circunstancias. 

La concepción católica del florecimiento humano se refiere a lo que la Ig-
lesia ha dado en llamar el desarrollo integral de toda la persona, en mente y 
cuerpo, ordenado a la mayor felicidad posible en esta vida y a la comunión 
eterna con Dios en la visión beatífica. Como observó el santo Papa Pablo VI, 
la Iglesia es verdaderamente experta en la humanidad23  y sabe que el florec-
imiento humano no puede reducirse simplemente a un intento de minimi-
zar las experiencias negativas o maximizar las positivas. En su encíclica Spe 
Salvi, el Papa Benedicto XVI habla de la importancia de reconocer que ser 
humano significa abrazar tanto lo bueno como lo malo y, a través de estas 
experiencias, volverse cada vez con más confianza hacia Cristo: 

Es cuando intentamos evitar el sufrimiento alejándonos de todo 
lo que pueda implicar dolor, cuando tratamos de ahorrarnos el 
esfuerzo y el dolor de buscar la verdad, el amor y la bondad, cuan-
do nos deslizamos hacia una vida vacía, en la que puede que no 
haya casi ningún dolor, pero la oscura sensación de falta de senti-
do y abandono es aún mayor. No es eludiendo o huyendo del su-
frimiento como se sana, sino más bien por nuestra capacidad de 
aceptarlo, madurar a través de él y encontrarle sentido mediante 
la unión con Cristo, que sufrió con amor infinito.24 

Sin embargo, el sufrimiento no debe confundirse con la desesperación. Si el 
sufrimiento es una dificultad que nos permite ver más allá de nosotros mis-
mos, acercándose a Cristo y a los demás, la desesperación, por el contrario, 

carece de esa cualidad centrada en los 
demás. La desesperación es un dolor 
que les aísla de los demás, nos man-
tiene centrados en sus propias luchas 
y les ciega ante cualquier significado 
y propósito más amplio. Aunque el 

Aunque el sufrimiento puede 
ser redentor para el cristiano, 
la desesperación no tiene 
ningún propósito positivo.



40

sufrimiento puede ser redentor para el cristiano, la desesperación no tiene 
ningún propósito positivo. Dios puede permitir el sufrimiento en nuestras 
vidas, pero prohíbe la desesperación. Cualquier persona que experimente 
una desesperación recurrente o implacable debe buscar ayuda y apoyo. 

Todos somos peregrinos, viajando con la esperanza de la felicidad eterna 
con Dios en el cielo y con Cristo, el Médico Divino, como nuestro sanador 
y esperanza en la tierra. Nuestros caminos serán difíciles a veces. Cristo nos 
dice: «El que quiera seguirme, que se niegue a sí mismo, tome su cruz y me 
siga» (Mateo 16:24). Podemos estar seguros de que Cristo, nuestro amigo, 
es verdaderamente el Consejero maravilloso y el 
Príncipe de la Paz (Isaías 9:5). Estamos llama-
dos a aceptar todo lo que Él nos permita sopor-
tar, sabiendo que, al llevar nuestras cargas con 
humildad y determinación, y con la ayuda de 
su gracia, podemos crecer en las virtudes del val-
or y la firmeza, así como en la fe, la esperanza y 
el amor. ¡Por la gracia de Dios, podemos luchar 
en este mundo por la felicidad eterna que Él promete a quienes le aman!

Nuestra esperanza de felicidad eterna

Reflexionemos juntos en oración sobre la importancia de la fe y de «pon-
er nuestra confianza en las promesas de Cristo y no confiar en nuestras 
propias fuerzas, sino en la ayuda de la gracia del Espíritu Santo» (CIC 
1817). Debemos confiar en nuestra fe en los momentos difíciles.

También debemos estar dispuestos a actuar por el bien de quienes necesi-
tan ayuda. En respuesta a las crecientes necesidades, la Diócesis Católica 
de Arlington ha creado un Consejo de Salud Mental. El objetivo de este 
consejo es ayudar a proporcionar orientación y recursos para apoyar a 
quienes experimentan problemas de salud mental significativos, así como 
a sus seres queridos. También nos comprometemos a ofrecer oportuni-
dades de formación a los consejeros de salud mental para que puedan pre-

¡Por la gracia de Dios, 
podemos luchar en este 
mundo por la felicidad 
eterna que Él promete a 
quienes le aman!



41

star mejor unos servicios transformadores basados en una antropología 
católica que hace hincapié en el carácter sagrado de toda vida humana y la 
dignidad de cada persona. Espero sinceramente que estos esfuerzos sean 
un faro para quienes claman ayuda en la oscuridad, de modo que puedan 
encontrar la ayuda que necesitan y llegar a experimentar la felicidad cristi-
ana y el pleno florecimiento ahora y para siempre.

Por último, en nuestra vida cotidiana, reflexionemos sin cesar sobre la 
promesa de Dios: «Tú eres mío» (Isaías 43, 1). Oremos con humildad 
y confianza, buscando siempre que sea necesario la ayuda de expertos 
profesionales que son instrumentos de Cristo para nuestra curación. Par-
ticipemos activamente en la vida sacramental de la Iglesia y apoyémonos 
unos a otros en nuestras comunidades parroquiales. Y que encontremos 
consuelo y paz en la frecuente recepción de la Eucaristía y en la adoración 
de aquel que promete salvarnos, por siempre y para siempre.

Bishop Michael F. Burbidge

41



42

Padre Celestial, 
sanador de los enfermos,

escucha nuestras oraciones por nuestros hermanos y hermanas 
que sufren en su mente y en su cuerpo.  

 
En su misericordia y amor

devuélveles la salud 
y concédeles fuerza y consuelo en tu Hijo 
y a través de la presencia reconfortante 

del Espíritu Santo, el Consolador.  
 

Por nuestro Señor Jesucristo, tu Hijo, 
que vive y reina contigo, 

en la unidad del Espíritu Santo, 
Dios por los siglos de los siglos. Amén.



43

recursos

• CatholicTherapists.com: directorio nacional de profesionales de la sa-
lud mental seleccionados por su fiel adhesión al Magisterio de la Iglesia.  
catholictherapists.com

• Asociación Católica de Psicoterapia: organización profesional crea-
da para apoyar a los profesionales de la salud mental mediante la pro-
moción del desarrollo de la teoría psicológica y la práctica de la salud 
mental, que abarca una comprensión completa de la persona humana, 
la familia y la sociedad, en fidelidad al Magisterio de la Iglesia Católica. 
catholicpsychotherapy.org

• Divine Mercy University: centro internacional para el estudio científ-
ico de la psicología desde una perspectiva católica. divinemercy.edu

• Campaña Nacional Católica de Salud Mental: una iniciativa de la 
Conferencia de Obispos Católicos de los Estados Unidos (USCCB) 
que se lleva a cabo durante todo el año para animar a todas las personas 
de buena voluntad a responder a la actual crisis de salud mental en los 
Estados Unidos. usccb.org/mental-health



44

1 El verbo griego ἁμαρτάνω (hamartanō, «errar el blanco») era originalmente un término de tiro con 
arco que se utilizaba para referirse a no dar en el blanco.
2 La palabra griega «hamartia» es el término principal para referirse al pecado y aparece a lo largo 
de todo el Nuevo Testamento. Cuando Juan el Bautista posa su mirada en Jesús, por ejemplo, las 
Sagradas Escrituras recogen su declaración: «¡He aquí el Cordero de Dios, que quita los pecados 
(ἁμαρτίαν) del mundo!».
3 2 Pedro 3:8 (Nueva Versión Estándar Revisada; «Pero no ignoren este hecho, amados, que para el 
Señor un día es como mil años y mil años como un día»).
4 Alianza Nacional sobre Enfermedades Mentales, «Mental Health by the Numbers» (La salud men-
tal en cifras), https://www.nami.org/about-mental-illness/mental-health-by-the-numbers/. Consul-
tado el 25 de septiembre de 2025.
5 Ibid.
6 Ibid.
7 Ibid.
8 Ibid.
9 Instituto de Estudios Familiares, «Growing Up Lonely: Generation Z» (Crecer en soledad: la gen-
eración Z), https://ifstudies.org/blog/growing-up-lonely-generation-z. Consultado el 29 de septiem-
bre de 2025.
10 Ballard Brief, Universidad Brigham Young, «Isolation among Generation Z in the United States» (El 
aislamiento entre la generación Z en Estados Unidos), https://ballardbrief.byu.edu/issue-briefs/isola-
tion-among-generation-z-in-the-united-states. Consultado el 29 de septiembre de 2025.
11 V. D. Kannan y P. J. Veazie, «Tendencias en Estados Unidos en materia de aislamiento social, com-
promiso social y compañía: a nivel nacional y por edad, sexo, raza/etnia, ingresos familiares y horas de 
trabajo, 2003-2020», SSM - Population Health 21 (2022): 101331.
12 Sherry Turkle, Alone Together: Why We Expect More from Technology and Less from Each Other 
(Nueva York: Basic Books, 2011).
13 Instituto de Estudios de la Familia, «Family Breakdown and America’s Welfare System» (La desin-
tegración familiar y el sistema de bienestar social estadounidense), https://ifstudies.org/blog/fami-
ly-breakdown-and-americas-welfare-system. Consultado el 29 de septiembre de 2025.
14 Ibid.
15 Proyecto Making Caring Common, Escuela de Posgrado en Educación de Harvard, «Generación 
Z: significado y propósito», https://mcc.gse.harvard.edu/whats-new/gen-z-meaning-purpose. Con-
sultado el 29 de septiembre de 2025.
16  Ibid.
17 Florida Atlantic University, «Estudio sobre las muertes por desesperanza», https://www.fau.edu/
newsdesk/articles/deaths-of-despair-study.php. Consultado el 29 de septiembre de 2025.
18 Maria Carmenza Mejia, Charles H. Hennekens, Robert S. Levine y Panagiota Kitsantas, «Deaths 
of Despair: A Major and Increasing Contributor to United States Deaths» (Muertes por deses-
peración: un factor importante y creciente en las muertes en Estados Unidos), Advances in Preven-

notas finales



45

tive Medicine and Health Care 7 (6 de noviembre de 2024): 1062, https://doi.org/10.29011/2688-
996X.001062.
19 Conferencia de Obispos Católicos de los Estados Unidos (USCCB), «Healing and Hope: A Cath-
olic Response to Mental Health» (Sanación y esperanza: una respuesta católica a la salud mental), 
vídeo de YouTube, 5 de diciembre de 2025, https://www.youtube.com/watch?v=mS1C-v9lrXs.
20 León XIV, Discurso a dos grupos de sacerdotes: a los participantes en el curso para formadores 
en seminarios y a los participantes en el capítulo general de los Hermanos Javerianos, discurso, Sala 
Clementina, Ciudad del Vaticano, 25 de julio de 2025, https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/
speeches/2025/july/documents/20250725-sacerdoti.html.
21 J. Holt-Lunstad, World Psychiatry 23, n.º 3 (16 de septiembre de 2024): 312-332.
22 Abigail Shrier, Bad Therapy: Why the Kids Aren’t Growing Up (Nueva York: Sentinel, 2024).
23 Pablo VI, «Discurso del Santo Padre Pablo VI a la Organización de las Naciones Unidas», discurso, 
Naciones Unidas, Nueva York, 4 de octubre de 1965, Santa Sede, https://www.vatican.va/content/
paul-vi/en/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html..
24 Benedicto XVI, Carta encíclica Spe Salvi, 30 de noviembre de 2007, 37.



46

Monseñor Michael F. Burbidge

El Reverendísimo Michael F. Burbidge es originario de 
Philadelphia, Pennsylvania. Asistió al Seminario San 
Carlos Borromeo y fue ordenado sacerdote de la Ar-
quidiócesis de Philadelphia en 1984.

Mons. Burbidge posee una licenciatura en filosofía y una 
maestría en teología por el Seminario San Carlos Borro-
meo, una maestría en administración educativa por la 
Universidad de Villanova y un doctorado en educación 
por el Colegio de la Inmaculada.

Además de sus tareas sacerdotales en parroquias y escuelas, fue secretario admin-
istrativo del Arzobispo de Philadelphia de 1992 a 1999. En 1998, fue nombrado 
Prelado Honorario de Su Santidad el Papa Juan Pablo II con el título de Monseñor. 
En 1999, el entonces Monseñor Burbidge fue nombrado rector del Seminario San 
Carlos Borromeo. En 2002, fue ordenado obispo auxiliar de Philadelphia.

El 8 de junio de 2006, el Papa Benedicto XVI nombró a Monseñor Burbidge 
quinto obispo de la Diócesis Católica de Raleigh. El 4 de octubre de 2016, 
fue nombrado por el Papa Francisco cuarto obispo de la Diócesis Católica de 
Arlington y tomó posesión el 6 de diciembre de 2016 en la Catedral de Santo 
Tomás Moro.

El Obispo Burbidge es miembro de varios Consejos Directivos, como el de la 
Universidad Católica de América, el Seminario Mount St. Mary, la Basílica del 
Santuario Nacional de la Inmaculada Concepción, la Universidad Católica In-
ternacional y el Comisariado de Tierra Santa.

Mons. Burbidge ha ocupado diversos cargos directivos en la Conferencia de 
Obispos Católicos de Estados Unidos y anteriormente fue Presidente del Comité 
de Clero, Vida Consagrada y Vocaciones de la USCCB, del Comité de Comuni-
caciones y del Comité de Actividades Pro-Vida.

En los últimos años, el Obispo Burbidge ha publicado cartas pastorales tituladas 
«En lenguas que todos pueden oír | Comunicando la esperanza de Cristo en 
tiempos de prueba» y “La Familia Cristiana, la Fecundación in Vitro y el Testi-
monio Heroico del Amor Verdadero”.




